

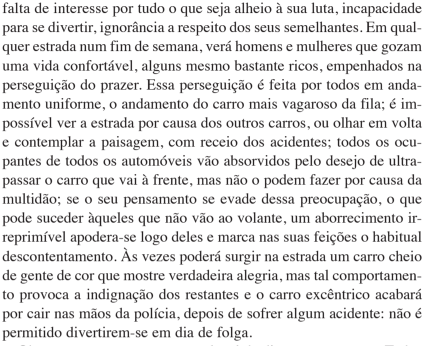
## CAPÍTULO I

## O Que Torna as Pessoas Infelizes?

Os animais são felizes desde que tenham boa saúde e bastante comida. Tem-se a impressão de que os seres humanos deveriam sê-lo em iguais circunstâncias, mas tal não sucede, pelo menos na maioria dos casos, no nosso mundo moderno. Se o leitor é infeliz, está naturalmente preparado para admitir que a sua infelicidade não é uma exceção. Se é feliz, pergunte a si mesmo quantos dos seus amigos o são. E, quando os analisar, habitue-se à arte de ler nas fisionomias e procure ser recetivo à disposição daqueles que encontra no decurso da vida quotidiana. Blake dizia:

Uma marca em cada rosto eu vejo, Marca de fraqueza, marca de sofrimento.

Ainda que por razões diferentes, em toda a parte verá pessoas infelizes. Suponhamos que o leitor se encontra em Nova Iorque, a mais típica das grandes cidades modernas. Detenha-se, por momentos, numa rua movimentada, durante as horas do trabalho; assista, num fim de semana, ao movimento de uma das principais artérias; ou vá à noite a uma sala de dança. Liberte-se do seu próprio eu e deixe-se penetrar sucessivamente pela personalidade das pessoas que o rodeiam. Descobrirá que cada uma dessas multidões diferentes tem as suas inquietações próprias. Na azáfama da hora do trabalho, verá ansiedade, concentração excessiva, dispepsia,



Observe agora as pessoas num local de diversões noturnas. Todos chegam decididos a serem felizes, com a mesma inflexível resolução de quem decidiu não fazer escândalo no dentista. Julga-se geralmente que a bebida e a intimidade conduzem à alegria; assim, as pessoas embebedam-se rapidamente e procuram não reparar quanto os seus companheiros lhes desagradam. Depois de ingerirem suficiente quantidade de bebidas, os homens começam a chorar e a lamentar-se por serem indignos, moralmente, do amor das suas mães. Tudo o que o álcool faz por eles é libertar-lhes o sentimento de culpa, que a razão abafa nos momentos normais.

As causas destes diferentes géneros de infelicidade residem em parte no sistema social e em parte também na psicologia do indivíduo — que, por sua vez, é em larga medida um produto do sistema social. Já em tempos escrevi acerca das mudanças no sistema social indispensáveis ao aumento da felicidade. Não é pois minha intenção falar neste volume da abolição da guerra, da exploração económica e da educação na crueldade e no medo. Descobrir um sistema que permita evitar a guerra é uma necessidade vital para a nossa civilização; mas nenhum sistema será viável enquanto os homens forem tão infelizes







que encarem a sua exterminação mútua com menos horror do que o sofrimento contínuo à luz do dia. É necessário impedir que a pobreza se perpetue, pois os benefícios da produção mecânica podem melhorar a existência dos mais necessitados; mas que utilidade haverá em tornar toda a gente rica, se os próprios ricos são infelizes? A educação na crueldade e no medo é má, mas nenhuma outra pode ser dada pelos que são escravos dessas mesmas paixões. Estas condições levam-nos ao problema do indivíduo: o que podem um homem ou uma mulher fazer, em determinadas circunstâncias, para realizar a sua própria felicidade no seio da nossa sociedade nostálgica? Na discussão deste problema, limitarei a minha atenção àqueles que não são vítimas de uma miséria material excessiva. Atribuir-lhes-ei um rendimento razoável para assegurar o alimento e a habilitação e suficiente saúde para permitir as atividades físicas normais. Não considerarei as grandes catástrofes, tais como a desonra pública ou a morte dos filhos. Há muitas coisas a dizer, e importantes, sobre tais assuntos, mas pertencem a um domínio diferente de que não me ocuparei neste livro. O meu propósito é sugerir uma cura para a vulgar infelicidade do dia a dia, de que sofre a maior parte dos habitantes dos países civilizados, e que, não tendo verdadeira causa exterior que a determine, se torna ainda mais difícil de suportar por parecer inevitável. Creio que essa infelicidade se deve em grande parte a ideias erradas sobre o mundo, éticas erradas, hábitos de vida errados que provocam a destruição desse gosto natural e desse apetite pelas coisas realizáveis de que depende afinal toda a felicidade, tanto dos homens como dos animais. E como tais causas estão ligadas à própria vontade do indivíduo, proponho-me sugerir mudanças através das quais a sua felicidade, com o concurso da fortuna, poderá ser realizada.

Talvez a melhor introdução à filosofia que desejo defender sejam algumas palavras autobiográficas. Eu não nasci feliz. Em criança, a minha frase favorita era a seguinte: «Cansado do mundo e carregado com a minha culpa.» Aos cinco anos, refleti que, se vivesse até aos setenta, tinha suportado apenas a décima quarta parte da minha vida inteira e senti então que o interminável aborrecimento que havia diante de mim me seria quase intolerável. Na adolescência, odiava a vida e estava continuamente à beira do suicídio, de que no entanto me salvei devido ao desejo de me aperfeiçoar em matemática. Agora,





pelo contrário, amo a vida; poderia quase dizer que a cada ano que passa a amo mais. Isso deve-se em parte ao facto de ter descoberto as coisas que mais desejava e de ter alcançado muitas delas a pouco e pouco, em parte também por ter afastado de mim, felizmente, certos objetos de desejo, essencialmente inacessíveis, tais como a aquisição de um conhecimento absoluto num ou noutro campo, mas principalmente por me preocupar menos com a minha própria pessoa. Como tantos outros que tiveram uma educação puritana, eu tinha o hábito de meditar nos meus pecados, nas minhas loucuras e nas minhas imperfeições. Julgava-me — sem dúvida com razão — um sujeito miserável. A pouco e pouco, porém, aprendi a ser indiferente a mim próprio e às minhas deficiências; comecei a concentrar cada vez mais a minha atenção nos objetos exteriores: a situação do mundo, os vários ramos do saber, as pessoas pelas quais sentia afeição. É certo que os interesses exteriores comportam também muitas possibilidades de sofrimento: o mundo pode ser mergulhado em guerra; o saber, em certa direção, pode ser difícil de adquirir; os amigos podem morrer. Mas os sofrimentos desta ordem não destroem a qualidade essencial da vida como os que resultam da aversão por si mesmo. Além disso, todo o interesse exterior incita a qualquer atividade, o que é um ótimo preventivo contra a tristeza enquanto esse interesse permanece vivo. O interesse por si próprio, pelo contrário, não conduz a qualquer atividade de caráter progressivo. Pode levar alguém a escrever um diário, a fazer psicanálise ou talvez a tornar-se monge. Mas o monge não será feliz enquanto a rotina do mosteiro não o fizer esquecer a sua própria alma. A felicidade que ele atribui à religião, alcançá-la-ia igualmente como varredor de ruas, desde que fosse obrigado a sê-lo sempre. Uma disciplina exterior é o único caminho da felicidade para esses desafortunados cujo egocentrismo é demasiado profundo para se curarem de outra maneira.

Há egocentrismos de várias espécies. Podemos considerar o pecador, o narcisista e o megalómano os três tipos mais comuns.

Quando falo em «pecador», não penso no homem que comete pecados; pecados são cometidos por toda a gente ou por ninguém, conforme a definição que dermos à palavra. Penso, sim, no homem que é absorvido pela ideia do pecado. Esse homem está perpetuamente exposto à sua própria desaprovação, que, se é religioso, inter-







preta como a desaprovação de Deus. Tem de si uma imagem de como pensa que devia ser, e essa imagem está em contínuo conflito com o conhecimento que tem de si mesmo. Embora o seu pensamento consciente se tenha libertado há muito das máximas aprendidas no colo materno, o seu sentimento de culpa, profundamente mergulhado no inconsciente, emerge de lá com o sono ou a embriaguez, e pode ser suficientemente forte para lhe roubar o gosto por todas as coisas. No fundo, aceita ainda todas as proibições que lhe ensinaram na infância: blasfemar é pecado, beber é pecado, ser astucioso nos negócios é também pecado, e, acima de tudo, o sexo é pecado. Naturalmente, esse homem não se priva de alguns desses prazeres, mas envenena-os a todos com o sentimento de que eles o degradam. O único prazer que desejaria ardentemente era o de ser aprovado e acariciado pela sua mãe, como se recorda de ter sido na infância. Mas como tal prazer não está ao seu alcance, sente que nenhum outro tem importância; e uma vez que precisa de pecar, decide fazê-lo profundamente. Quando procura o amor, espera dele a ternura maternal, mas não pode aceitá-la, porque a imagem da mãe o impede de respeitar qualquer mulher com quem tenha relações sexuais. Então, na sua desilusão, torna-se cruel, arrepende-se depois da sua crueldade, e recomeça de novo o ciclo infernal de pecados imaginários e de remorsos reais. Esta é a psicologia de muitos réprobos aparentemente endurecidos. O que os guia no mau caminho é a devoção a um objeto inacessível (a mãe ou quem a substitua), juntamente com o ridículo código moral que lhes foi inculcado na infância. Libertar-se da tirania das primitivas crenças e afeições é o primeiro passo para a felicidade dessas vítimas da «virtude» materna.

O narcisismo é, de alguma maneira, o contrário do sentimento de culpa: consiste no hábito de se admirar e no desejo de ser admirado. Dentro de razoáveis limites, é absolutamente normal e não deve ser deplorado; somente em excesso se torna nocivo. Em muitas mulheres, especialmente nas que pertencem às classes mais altas, a capacidade de amar é completamente aniquilada e substituída por um poderoso desejo de serem amadas por todos os homens. Quando uma tal mulher está certa do amor de um homem, perde todo o interesse por ele. A mesma coisa sucede, embora menos frequentemente, com os homens; o exemplo clássico é o herói de As Ligações Perigosas.



